MUSIQUES
NEES DE
L'ESCLAVAGE

(DOMAINE
FRANGAIS)

Quelle trace la longue période coloniale a-t-elle laissée
dans les cultures populaires des terres possédées ou
exploitées par la France ou ses colons : Guadeloupe,
Martinique, Guyane, Haiti, Louisiane, Sainte-
Lucie, Dominique, Trinidad, Saint-Vincent dans les
Amériques, La Réunion, Maurice, les Seychelles,
Rodrigues, les Chagos dans l'océan Indien ? Ces
sociétés nées de l'esclavage ont engendré un nombre
étonnant de genres musicaux, que la France a intégrés
a sa propre culture, quitte a distinguer son passé
esclavagiste de celui des Etats-Unis notamment.
Ces musiques d’essence créole (biguine, séga, zouk,
quadrille, gwoka, bele, mazurka...) émanent a la fois
du projet de fondation d’'un « nouveau » monde et
de la complexité des sociétés ou elles voient le jour.
Car I'Afrique jetée dans le creuset de la créolisation
est partielle, composite, ruinée, sans que l'on puisse
savoir aujourd’hui quelle conscience les esclaves ont
pu avoir d’'une communauté culturelle « africaine ».
La culture européenne que les colons apportent avec
eux est incompléte, bancale et surtout confrontée a
d’autres cultures, au contact des des Africains, des
Amérindiens et des Asiatiques dans un contexte
radicalement neuf. De ce quEdouard Glissant
appelle la Relation émerge une créolité d’autant plus
passionnante a explorer quelle annonce le Tout-
Monde dans lequel nous vivons.

BERTRAND DICALE

MUSIQUES NEES
DE L'ESCLAVAGE
(DOMAINE FRANCAIS)

SORTIE LE 9 OCTOBRE 2025
512 PAGES — 12 X 17 CM - 15€
COLLECTION « LA RUE MUSICALE »

B) EDITIONS
PHILHARMONIE DE PARIS

Guadeloupéen né a Paris, Bertrand Dicale explore
les cultures populaires a la radio (notamment sur
France Info et France Musique), dans la presse,
par le commissariat d’expositions et dans quelques
dizaines de livres. Sur la créolité, il a publié Ni noires
ni blanches : histoire des musiques créoles (Editions
de la Philharmonie, 2017). Il est 'auteur de biogra-
phies d’artistes (Juliette Gréco, Serge Gainsbourg,
Charles Aznavour, Georges Brassens, Elvis Presley)
et d’ouvrages de référence sur la chanson de langue
francaise.

CONTACT PRESSE :HAMID SI AMER
HSIAMER@CITE-MUSIQUE.FR | O1 44 84 4578


mailto:hsiamer%40cite-musique.fr?subject=

SOMMAIRE

AVANT-PROPOS

PREMIERS SYMPTOMES : LE MENUET CONGO

BAMBOULA, DANSES, CANTIQUES : L'HORIZON CULTUREL DES ESCLAVES
PROSPERITES DU QUADRILLE : APPROPRIATION ET SUBVERSION D'UN ORDRE BLANC
MERINGUE, BIGUINE, SEGA : LA CREOLISATION A L'CEUVRE

LE TANGO, UNE AFRICANITE ESCAMOTEE

LA BIGUINE A LA CONQUETE DE LA FRANCE

ESSENTIALISMES FRANGAIS : JAZZ ET AUTRES MUSIQUES NEGRES
ESSENTIALISMES FRANGAIS : MUSIQUES NOIRES, COMBATS NOIRS

LE ZOUK OU LA CONQUETE DU TOUT-MONDE

LE RETOUR DES TAMBOURS : LA REVANCHE DU VYE NEG

LE RETOUR DES TAMBOURS : LA QUESTION DE LA MUSIQUE NATIONALE
LE MALOYA, SINGULIER D'UNE REUNION PLURIELLE

SAMEDI SOIR

SOURCES

EXTRAIT DE L'AYANT-PROPOS

La nécessité de disposer d'un récit de ses origines et de son parcours dans le temps ne s’impose
pas avec la méme urgence chez les peuples du « nouveau » monde et chez ceux de 'Europe.
Les sociétés que les puissances coloniales ont établies au loin en recourant a la traite négriere
souffrent de lacunes du savoir que ne connaissent pas les nations européennes, qui disposent de
colossales archives exploitées par des générations de clercs.

La ot les sources manquent, peut s'imposer la « vision prophétique du passé » dont use
Edouard Glissant pour batir la compréhension de sa terre natale. De fait, les réalités quaborde
ce livre — a défaut d’un savoir institué — ont été nommées par des poétes. Créolité, créolisation,
négritude, créolie, antillanité, réunionnité, batarsité : en forgeant ces mots, ils ont ouvert la voie
aun courant de la recherche dans lequel nous nous inscrivons.

Cet ouvrage ne revendique pas les presciences et les intuitions des poétes dessinant le génie
de la créolité, mais il ne peut toujours cheminer avec la tranquille rigueur que permet 'opulence
documentaire concernant tous les sujets d’histoire culturelle de la France. Car nous parlerons
ici d'un monde peu écrit, mal archivé. L'inconséquence des administrateurs, I'intérét intermittent
des « métropoles », les hargnes de la guerre et de I'émeute ont pour complices 'humidité,
les invertébrés, les moisissures rongeant le papier qui a eu la chance d’échapper aux pluies des
ouragans ou au feu des volcans.

Nous parlerons d’'un monde dont une grande partie des humains qui 'ont peuplé ont constitué
un bétail, puisque tel était I'usage fait des personnes esclavagisées. Et nulle civilisation n’a cherché
a conserver la mémoire des noms, des émotions, des paroles ou des gloires du bétail.

Nous parlerons d’un monde que la langue de Paris n’a pas souvent su décrire autrement quavec
les mots du lointain, de I'altérité, de I'indéfinition. Certes, le mot « outre-mer » n’est pas toujours
synonyme de « negre », mais il trace la méme géographie...

Bertrand Dicale | Musiques nées de l'esclavage (Domaine frangais) | Editions de la Philharmonie

2



EXTRAIT DU CHAPITRE : |
LE ZOUK OU LA CONQUETE DU TOUT-MONDE

LE SUCCES MONDIAL D'UN MARRONAGE CULTUREL

En 1986, Kassav’ donne quatre concerts au Zénith de Paris puis sept en 1987, neuf en 1988, dix
en 1989... Ce sont les années oli ’Afrique déploie pour Kassav’ des foules jamais vues pour des
artistes non africains ; ot Miles Davis parle du zouk comme d’un courant révolutionnaire qu’il
faut découvrir ; ot Kassav’ est le premier groupe majoritairement composé de Noirs a chanter
en URSS. Les ventes se comptent par millions d’exemplaires dans le monde, et par dizaines
de millions de cassettes de contrefacon dans les pays du Sud. Méme quand Kassav’ nest plus
la coqueluche des médias occidentaux, c’est encore le premier groupe francais a jouer au Stade
de France, en 2009. Seuls des artistes de musique €lectronique ont, parmi les Francais, autant
arpenté la planéte : prés de quatre-vingts nations et territoires visités de 1985 jusquaux derniers
concerts de la tournée d’hommage a Jacob Desvarieux, emporté par le Covid-19 en 2021. Kassav’
a chanté dix-sept fois aux Pays-Bas, a mené treize tournées aux Etats-Unis et dix au Cap-Vert
ou dans les stades d’Angola — o1 est créé en 2018 un musée consacré au zouk.

En termes d’impact international, le zouk n’atteint certes pas la puissance planétaire du reggae
jamaicain qui, outre sa valeur intrinséque, a bénéficié de son expression anglophone et du succés
mondial fulgurant et bref de Bob Marley — exactement huit ans, de la sortie de I'album Catch a Fire
en 1973 a la mort du chanteur en 1981. Le zouk se répand avec les succes de Kassav’ et de suiveurs
antillais d’abord, puis avec ceux d’artistes de plusieurs aires culturelles d’Afrique, des Amériques
latine et centrale ou de l'océan Indien. Il démontre une fois de plus la plasticité de perception
des musiques créoles, immédiatement familiéres dans toutes les cultures car toujours tangentes
de formes « natives » d’ici ou la.

Le zouk s’affirme en tant quobjet du Tout-Monde prédit par Edouard Glissant, c’est-a-dire un
monde danslequel chaque personne,chaque communauté, chaque culture se relie potentiellement
a toutes les autres d’'une maniere imprédictible, sans terra incognita possible. Autrement dit,
cette forme musicale construite par une créolité nourrie d’éléments de tous les continents ou
presque, tangente ou cousine avec des musiques de partout et surtout des univers musicaux
du plus vaste monde. Le zouk ne se réduit pas a une exoticité lorsqu’il navigue dans le « Sud
global » et dans les Occidents non francophones. Il porte au contraire des élans vers des parentés
imprévisibles — rythmiquement, harmoniquement, comme dans sa capacité a faire sauter sur
place des spectateurs qui jamais n‘ont entendu la langue créole francophone de I’Atlantique.
Construit a partir de matériaux que 'on peut isoler comme les siens propres en étant natif de
plusieurs continents et de dizaines d’espaces humains et historiques, le zouk annonce — comme
le reggae peu avant lui — l'entrée possible du monde dans une créolisation générale.

LE ZOUK AU CCEUR D'UNE REFLEXION IDENTITAIRE

En ce qui concerne les territoires dorigine du groupe et de sa musique, associer la pulsion
de percussions traditionnelles appartenant a I'univers quotidien des Antillais a des percussions
€électroniques et des boucles de boites a rythmes a ouvert une importante voie symbolique pour un
public perpétuellement écartelé entre la fidélité et le mépris pour son passé, comme il est écartelé
entrelamodernité quiarrache al’arriération de l'esclave et les valeurs d'un « progres » au douloureux
coup de rabot assimilationniste. L’ambition originelle de Pierre-Edouard Décimus et Desvarieux
vise explicitement un potentiel développement international, au-dela des populations antillaises
francophones. Mais rien ne pouvait annoncer 'importance presque existentielle du succes
de Kassav’ pour les Antilles francaises. Car 'éclosion et I'explosion du zouk y sont concomitantes
d’un certain nombre de réflexions identitaires. Alors que le mythe d’une « métropole » accueillante
dépérit tout autant que le sentiment de pérennité associé aux modes de vie traditionnels, alors que
les Antillais ressentent de plus en plus I’écart entre leur niveau de vie réel et leur aspiration a une
société de consommation a la « francaise », le zouk montre des Antilles culturellement prospéres.

Bertrand Dicale | Musiques nées de lesclavage (Domaine frangais) | Editions de la Philharmonie 3



Jusque-la, et a chaque génération sur des modalités nouvelles, les Antillais se sont questionnés
sur leur identité. Kassav’ apporte soudain une réponse : ce petit peuple parle au monde entier
avec une musique connexe a la plupart des musiques du samedi soir, mais qui porte la marque
de la puissance de résistance d’Africains mis en esclavage. Le zouk apporte une incontestable
fierté nationale apres plusieurs générations de départementalisation et d’espérances décues
quant a la promesse de devenir des Francais « comme les autres », aprés I’échec de la conquéte
de I'indépendance par l'action armée ou par la mobilisation électorale, aprés que I’économie
de plantation se fut écroulée sans quune autre activité économique dominante ne garantisse
un niveau d’emploi suffisant. Le rayonnement international de cette musique se double du
sentiment aigu de sa modernité alors quelle s’assoit sur des rythmes associés a la généalogie
afrodescendante de I’écrasante majorité de la population. Et cette fierté est d’autant plus forte
que le zouk n'emprunte pas directement aux cultures dominantes frangaise ou états-unienne.
L’humiliation ressentie par Pierre-Edouard Décimus devant la déculturation ambiante aboutit
a une singuliere reculturation, qui poursuit sans I'éclipser le réveil des tambours ou la mutation
des carnavals en aréne culturelle.

Groupe pop au sens le plus beatlesien du terme, Kassav’ est a la fois un compétiteur sur le marché
concurrentiel des produits culturels et une institution structurant I'’évolution des représentations
que plusieurs peuples se font d’eux-mémes. De fait, le groupe agit comme un mouvement
culturel dont I'influence dépasse le champ de son esthétique et de son milieu professionnel,
comme l'ont fait le Théatre national populaire de Jean Vilar, l'orchestre de Duke Ellington ou les
Ballets africains de Fodéba Keita. Le zouk ne transforme pas seulement la musique des Antilles
francaises, il agit sur leurs sociétés.

Sil’emploi du terme n’a pas été revendiqué par Pierre-Edouard Décimus ou par Desvarieux, il n’est
pas impropre de parler de marronnage culturel en ce qui concerne Kassav’. Métaphoriquement, le
collectif choisit la voie du « petit marronnage » des iles exigués des Petites Antilles, qui consiste
a se perdre dans la foule de Saint-Pierre ou a s’évader quelques heures dans la nuit pour vivre
un peu de liberté avant de retourner en apparence a la docilité forcée de la plantation — un
marronage n'exigeant pas le courage colossal des évadés risquant leur vie a plus ou moins court
terme, et donc accessible a une proportion plus grande des personnes esclavagisées. 1l s’agit
d’une forme perlée, souterraine, subreptice du marronage quand Kassav’ chante en créole des
textes a double sens ou a double fond, seulement intelligibles par les créolophones. On repére
alors une continuité avec les groupes folkloriques en madras bien repassé glissant des chansons
exprimant la révolte et la résistance devant le préfet et les ministres en visite. Sans le théoriser et
sans le revendiquer, Kassav’ se fait cheval de Troie d’une conscience clairement afrodescendante,
créole et anti-assimilationniste.

Bertrand Dicale | Musiques nées de lesclavage (Domaine frangais) | Editions de la Philharmonie

4



	_GoBack
	
Bertrand Dicale
	Musiques nées 
de l'esclavage 
	(domaine français)
	 Le livre 
	 L'auteur 
	 Sommaire 
	 Extrait de l'avant-propos 
	 Extrait du chapitre : 
 Le zouk ou la conquête du tout-monde 
	Le succès mondial d'un marronage culturel 
	Le zouk au cœur d'une réflexion identitaire



